
o
ri
g
in
a
le
s

34 ROMÁNICO 4

Carlos Miranda García- Tejedor

Doctor en Geografía e Historia, es especialista en Historia del Arte de la Edad Media  y profesor titular de
E.S.O. Ha publicado estudios y artículos sobre la iconografía de las miniaturas de diversos manuscritos
medievales.

El "Liber

(Oviedo, catedral
metropolitana)

Testamentorum"

Imágenes cedidas por M. Moleiro S.A.



ROMÁNICO 4 35EL LIBER TESTAMENTORUM ...

l Liber Testamentorum es un cartulario, esto
es, un códice que reúne el conjunto de donaciones,
exenciones, privilegios y documentos legales de
un lugar, en este caso de la catedral de Oviedo.
Su comitente fue el obispo Pelayo (c. 1060/1070-
1143), que ocupó la sede ovetense entre 1098 y
1130 y, posteriormente, 1142-1143. La realización
del Liber Testamentorum se llevó a cabo en el
scriptorium catedralicio, realizándose en una
primera fase con gran premura para, posterior-
mente, dejarlo inacabado. El motivo de esta
urgencia estaría relacionado con un intento de
contrarrestar la decadencia, desde el siglo X con
el traslado de la capitalidad política a León, de la
sede ovetense. A finales del siglo XI, hubo un
intento de revitalización que encabezó el obispo
Pelayo con Alfonso VI (1040-1109), donante del
Arca de las reliquias de la catedral de Oviedo. A
la muerte del monarca surgió la tensión causada
por la dura política hegemónica del arzobispo de
Toledo Bernardo de Cluny (1086-1124), originario
de Borgoña, por los privilegios de las respectivas
diócesis, entre la que se encontraba la idea de
hacer sufragánea de la sede toledana la de Oviedo.
Posiblemente, esto motivó que el obispo Pelayo
reelaborara por razones políticas y de indepen-
dencia de la sede ovetense, la documentación de
la misma, mandando trasladar los privilegios
antiguos o estropeados a un cartulario nuevo1,
mostrando, con ello, su antigüedad e importancia.
De hecho, una vez asegurados los privilegios para
la sede asturiana, se interrumpe la labor de
realización del códice, quedando de manifiesto su
carácter pragmático, más allá de la mera labor
recopiladora de documentos. En este sentido,
gran parte de la crítica ha acusado de falaz y
manipulada la documentación presentada por
Pelayo sin tener en cuenta que interpolaciones y
modificaciones eran un hecho frecuente tanto en
las crónicas como en los cartularios medievales.
A la hora de una búsqueda exhaustiva de docu-
mentos para probar la primacía de la Iglesia
asturiana, el obispo debió de basarse en fuentes
ya corruptas, sin tratar, por ello, de realizar una
falsificación intencionada de los documentos. Por
otro lado, la fecha de composición es problemática,
y podría situarse entre 1109 y 11122, a comienzos
del reinado de Urraca de León y Castilla (1080-

1126), o entre 1121-11223, especialmente en lo
referente a las pinturas del manuscrito, que
pudieron realizarse en un lapso de siete meses,
una vez realizados los textos que componen el
códice.

El manuscrito se trabajó con un planteamiento
riguroso, mostrando, por consiguiente, un scrip-
torium cualificado, cuyo pintor �probablemente
uno de los escribas, el subdiaconus y canonigus
Pelagius

4�, destaca notablemente entre los pin-
tores de manuscritos hispanos del siglo XII, gran
colorista, con un dibujo arcaizante y una asom-
brosa inventiva a la hora de representar arqui-
tecturas. El posible miniaturista Pelagius dispuso
de modelos de origen antiguo y conoció imágenes
de poder del imperio carolingio u otoniano, así
como de las colecciones canónicas hispanas -que
podían proceder de las colecciones regias o de
las de algún monasterio importante de la zona,
ya sea de Oviedo, León o Sahagún, donde debió
de formarse- consiguiendo crear composiciones
totalmente personales y ricas, teniendo en cuenta
las limitaciones del tipo de libro que pinta. A su
vez, es perceptible el control del obispo Pelayo
en el trabajo de sus artesanos, tanto en su
exigencia de un producto de alta calidad, como
en la labor directa de copia.

Folio_019 R

E

A Salvador Flores-Llamas González



Cabría preguntarse por qué un cartulario, tan
escasamente receptivo a contener pinturas, dado
su carácter administrativo e instrumental, presenta
una cantidad tan elevada de éstas si se compara
con códices del mismo tipo contemporáneos o
anteriores. Es más, en este sentido, será el Liber
Testamentorum el que marque la pauta del Tumbo
A (Santiago de Compostela, Archivo de la Catedral),
iniciado en 1129 con una intención similar, y del
posterior Libro de las estampas (León, Archivo
Catedralicio, Cod. 25), anterior a 12055. En todos
ellos debe verse la relación existente entre poder
y arte. Hay escasos antecedentes, la mayoría
insulares y carentes de la riqueza y originalidad
del Liber Testamentorum

6. Es muy posible que el
motivo de realizar un manuscrito de lujo con ocho
pinturas que ocupan todo el folio se deba al carácter
laudatorio de la Iglesia hacia la monarquía astur-
castellano-leonesa, como muestran los retratos
de sus reyes, antecesores de la reina Urraca para
quien, seguramente, estaría destinado el códice7.
Estos tendrían el sentido ejemplarizante de recor-
darle el especial trato que de sus antepasados
recibió la sede ovetense y el que ella podía otorgarle
en un momento tan crítico, sin excluir por ello
�más bien reforzándolo� los privilegios y donacio-
nes recibidos de papas, obispos, nobles y otras
personas sin título.

La mayoría de las imágenes del Liber Testa-
mentorum es una colección de retratos con un fin
laudatorio y político muy claro, que sigue el
concepto de retrato durante la Alta y Plena Edad
Media, esto es, el pintor o escultor, siguiendo el
pensamiento plotiniano, plasma no las formas
visibles -las características peculiares del retratado,
sino la Idea8. En el Liber Testamentorum, los
retratos tienen una función glorificadora, lo que
supone una prolongación de la existencia de cada
uno de los reyes. La pintura se vuelve estilizada
y porta un sentido convencional que puede iden-
tificarse inmediatamente: lo visible debe retroceder
a favor de lo inteligible. Así, prácticamente sólo
es necesario indicar -más que representar- la
identidad del personaje mediante detalles signifi-
cativos, fácilmente descifrables, incluso, escribiendo
el nombre completo junto al retratado. Más que
al individuo, rey, papa u obispo, se representa el
tipo y su función.

Significativa es la gran pintura relativa al
testamento de Alfonso II el Casto (760-842),
dividida en dos partes: en la terrena, el rey, vestido
de oro y plata con una corona torreada sobre la
cabeza, se arrodilla, con las manos separadas, y

mira a lo alto; junto a él, se encuentra el «armiger
regis», que lleva una espada y un escudo oblongo.
Los flanquean «s[an]c[t]a maria», que parece
presentar al monarca por la posición de sus manos,
y el arcángel «michael», que clava una lanza al
«draco» que tiene a sus pies. En la parte superior,
celestial, se desarrolla una teofanía en cuyo centro
aparece Cristo bendiciendo, con el libro de la vida
cerrado, flanqueado por el alfa y la omega dentro
de una mandorla sostenida por serafines y queru-
bines; junto a ellos, la representación hispana del
tetramorfos, esto es, de los cuatro evangelistas
con cuerpo humano y cabezas de animales. A
ambos lados, representaciones bajo arcos de los
apóstoles con libros, señalando la mayoría de
ellos al Señor. Por sus atributos, en el lado derecho,
destacan san Pedro con la llave y, en el izquierdo,
san Juan Evangelista barbado, algo inusual en su
iconografía. El modelo más próximo de esta
representación teofánica es el de la cara frontal
de plata del Arca Santa de las reliquias (Oviedo,
Tesoro Catedralicio), mandada realizar por Alfonso
II el Casto. Se alude, pues, a uno de los objetos
más apreciados de la catedral y al iniciador de la
monarquía asturiana. Compositivamente, el modelo
más cercano se encuentra en el Cartulario de New
Minster (Londres, The British Library, Cotton Ms.
Vespasian A. VIII., f. 2v.), de c. 960.

Especialmente destacable por varios aspectos
es la pintura del testamento de Ordoño I (c. 821-
866). En primer lugar, aparece un tipo de arqui-
tectura totalmente fantástica y decorativa que
será habitual en las pinturas que ocupen todo el
folio: en este caso, los arcos rebajados y de medio
punto, descansan sobre capiteles vegetales inexis-
tentes o elementos sustentantes totalmente ima-
ginarios, como leones. La importancia visual
concedida al atlante que divide en dos espacios
la escena superior es tal que llega a confundirse
con un personaje más de entre los que destacan,
protegido por el armiger, el rey, con corona cónica,
sentado sobre un trono con escabel. Lleva un
bastón de mando rematado en flor de lis -
significando la unión de lo divino con lo humano
y, por tanto, dentro de la teoría medieval del
poder, la delegación de éste por parte de Dios en
la persona del monarca-, y realiza un gesto
elocutivo a los arzobispos Serenus, que toma con
su derecha el testamento regio, y Ovecus. Ambos
aparecen nimbados, al igual que, salvo los reyes
-dado que la corona cumple una función específica
muy clara- y el papa Urbano II (c. 1035-1099)9,

36 ROMÁNICO 4 CARLOS MIRANDA GARCÍA-TEJEDOR



Folio_0v R

Folio_026v R >

Folio_008v R >>







la reina Mummadona, en el registro inferior, y
todos los personajes pertenecientes a los estamen-
tos superiores. En este contexto, obviamente, el
nimbo no es símbolo de santidad, sino de la im-
portancia del personaje. La composición de la parte
superior debió de basarse en ciertas imágenes de
las Colecciones canónicas hispanas, una de las
cuales debía de encontrarse en Oviedo en la época
en que se pinta el manuscrito10. Un hecho realmente
sorprendente, y que se repite en las ilustraciones
grandes, es el aspecto realmente relevante que
se da a las reinas. En este caso, se trata de la
esposa de Ordoño I, Mummadonna, sentada sobre
un trono de tijera, más suntuoso que el del rey,

cuyas partes superior e inferior están rematadas
por cuerpos de leones -posible alusión al trono
de Salomón (I Reyes 10, 18-20), además de hacer
relación, junto con los leones sustentantes, a la
realeza-, flanqueada, a la izquierda, por la pedi-
sequa y a la derecha por la cubicularia

11, que
sostienen una rica tela detrás de la reina en una
escena de presentación de poder regio12, que se
implementa con otra de carácter epifánico, es
decir, en aparición ritual, por las grandes cortinas
desplegadas13. La reina muestra un diurnal o un
salterio abierto en donde se leen las palabras
iniciales del salmo 50, uno de los penitenciales:
«mi-/sere-/re/mei/deus/s[e]c[un]du[m]//ma-/gn-
/am», muy utilizado en la liturgia hispana, espe-
cialmente en el Ordo penitentiae, en la veneración
a los difuntos y en la penitencia de enfermos
cercanos a su fallecimiento. Según J. Yarza, esta
pintura podría explicarse como concesión de
privilegios de la reina de acuerdo con su esposo
por el perdón de sus faltas, siendo próxima la
hora de su muerte14.

En el testamento de Ordoño II (914-924), se
encuentra, en la parte superior, el arzobispo
Ermegidius celebrando ante un altar con una gran
cruz dorada -trasunto de la de los Ángeles y de
la Victoria (Oviedo, Catedral), símbolo del reino
asturiano y de la Iglesia ovetense-, posiblemente
bordada en el pallium rojo, de la que penden las
letras alfa y omega. Lo rodean dos lámparas y lo
flanquean, a la izquierda, un subdiácono con un
cáliz y un paño en sus manos y, a la derecha, un
diaconus con el libro y el báculo obispal. Tres
arcos, el central de mayor luz, cobijan a los tres
personajes nimbados. Los elementos sustentados
descansan en ménsulas de rostro animal de cuyas
bocas salen dos dragones alados que muerden la
rosca del gran arco de medio punto que alberga
a la reina Tarasia y a Ordoño II, que toman con
sus manos en alto el «testam-/entvm» en una
posición similar a la del rey Cnut y la reina Aelfigu
en el Liber Vitae de New Minster (Londres, The
British Library, Stowe Ms. 944, f. 6r.). En el Liber
Testamentorum, los monarcas, nimbados y rica-
mente vestidos, están flanqueados por la pedisequa
y el armiger, cuyas posiciones son prácticamente
simétricas a las de las figuras que se hallan en la
parte superior: la primera sujeta con sus manos
una gran copa con su cubierta y un paño, y el
segundo un cetro rematado en flor de lis y un
escudo. Es posible que se haya querido remarcar
la relación presente entre regnum y sacerdotium,
estando supeditada la monarquía a la Iglesia por

40 ROMÁNICO 4 CARLOS MIRANDA GARCÍA-TEJEDOR

Folio_078 vR



la posición en el espacio inferior de los reyes15.
Los elementos arquitectónicos fabulosos no son
en absoluto inusuales en la decoración de códices,
según puede verse en ciertas tablas de cánones,
como, por citar un ejemplo cercano cronológica-
mente, la de un evangeliario realizado en el primer
cuarto del sigloXII en Rosellón o en Cataluña
(Perpiñán, Bibliothèque municipale, ms. 1, f. 12r.).
Ahora bien, Pelagius aplicó estas fantasías arqui-
tectónicas prácticamente en casi todas las pinturas
del códice, combinando motivos de origen clásico
y septentrionales, reinterpretándolos y adaptán-
dolos a un contexto diferente -es probable que
muchos procedan de iniciales de manuscritos
septentrionales-, con lo que demostró una inventiva
singular.

Enero 2007

Notas

Véase Domínguez, Ana, «La ilustración en los
manuscritos», en Escolar, Hipólito, Historia ilus-
trada del libro español, i, Los manuscritos,
(Madrid, 1993), p. 321.

 Hipótesis codicológica de Rodríguez, Elena E.,
«Estudio codicológico», en VV. AA., Liber Testa-
mentorum Ecclesiae Ovetensis, (Barcelona, Mo-
leiro Editor, 1995), pp. 77-85.

 Hipótesis histórica de Yarza, Joaquín, «Las miniaturas
del Libro de los Testamentos», en VV. AA., Liber
Testamentorum Ecclesiae Ovetensis (Barcelona,
Moleiro Editor,  1995), pp. 211-213.

 Véase SAnz, María Josefa, «Estudio paleográfico»,
en VV. AA., Liber Testamentorum Ecclesiae Ove-
tensis (Barcelona, Moleiro Editor, 1995) pp. 111,
142, que muestra la imposibilidad de identificarlo
singularmente con alguno de los tres subdiáconos
y canónigos que figuran en el más antiguo Libro
de Regla de la catedral ovetense: Pelagius Rosello,
Pelagius Viello y Pelagius Enniguiz; y J. Yarza,
«Las miniaturas�», p. 218.

 Me refiero, esencialmente, a cartularios de los
reinos y principados occidentales hispánicos.

 Así, habría que citar, especialmente por su parecido

a la primera pintura que abre el Liber Testamen-
torum, el Cartulario de New Minster (Londres,
The British Library, Cotton MS. Vespasian A.VIII,
f. 2v.), ejecutado en Winchester c. 966. Dentro
del ámbito insular, pero de contenido muy dife-
rente, ya que no son documentos, sino crónicas
históricas, se encuentran la Abreviatio Chronico-
rum Angliae (Londres, The British Library, MS.
Cotton Claudius D. VI., ff. 2-94) y la Historia
Anglorum (Chronica Minora) and Chronica Maiora
(Londres, The British Library, MS. Royal 14.C.VII);
fuera de este territorio, pero iconográficamente
muy distinto del Liber Testamentorum, es el
Libro de Oro de la abadía de Prüm (Tréveris,
Stadtbibliothek, Cod. 1079), compuesto hacia
1100; muy ilustrado y realizado en la segunda
mitad del siglo XII, el Cartulario de Mont-Saint-
Michel (Avranches, Bibliothèque municipale, ms.
210). Por último, en el ámbito hispánico, cabe
mencionar un manuscrito monástico: Cartulario
o Becerro Antiguo de Leyre (Pamplona, Archivo
General de Navarra), comenzado c. 1110-1111,
que contiene una sola ilustración que muestra
al papa Pascual II flanqueado por dos clérigos.
Véase Galván, Fernando, La decoración miniada
en el Libro de las estampas de la Catedral de
León, (León, 1997), p. 21y J. Yarza, «Las
miniaturas�», p. 214.

 Véase J. Yarza, «El obispo Pelayo�», pp. 71-79 e
Idem, «Las miniaturas�», pp. 212-213.

 Véase Grabar, André, Los orígenes de la estética
medieval, (Madrid, 2007), pp. 33-55.

 La corona pudiera significar su poder temporal,
aunque no excluye, como ha hecho J. Yarza «Las
miniaturas�», p. 230, una fina y velada crítica
hacia un papa impopular en el reino de Castilla
y León.

 Véase J. Yarza, «Las miniaturas�», pp. 175-176.
 Resulta difícil averiguar en los reinos hispánicos

occidentales las labores específicas de pedisequa
y cubicularia; probablemente, se designaría a
criadas de la reina. Ahora bien, en la antigüedad
romana la primera hacía el oficio de camarera
usual y constante y la segunda el de sierva
acompañante de noche; véase, al respecto, J.
Yarza, «Las miniaturas�», pp. 186-187.

 Véase Schramm, Percy Ernst, «Lo Stato post-
carolingio e i suoi simboli del potere», I problemi
comuni dell�Europa post-carolingia, (Spoleto,
1955), pp. 157, 162.

 Véase Belting, Hans, Image et culte. Une histoire
de l�art avant l�époque de l�art, (París, 1998),
pp. 111, 113.

 Véase J. Yarza, «Las miniaturas�», pp. 177-183.
 Véase J. Yarza, «Las miniaturas�», pp. 186-189.

ROMÁNICO 4 41EL LIBER TESTAMENTORUM ...


